KIERKEGAARDWEEKLY #193

iedere week een portie Kierkegaard in je mailbox

Je moet de wereld nemen zoals hij is

Deze uitspraak, of: de wereld is zoals je hem
neemt, en die dan opgevat als: je moet de
wereld nemen zoals hij is, dat is de ware inhoud
van het leven en de leefwijze van die miljoenen
exemplaren van de doorsnee-mens. Ze
accepteren alles zoals ze het aantreffen:
begrippen, ideeén, gedachten, maar ook
gewoonten en gebruiken, kortom, alles is hun
gegeven — een doorsnee-mens brengt niets zelf
mee. Alles is dus gegeven — en nu haast ieder
van hen zich om druk met zijn eigen zaakjes
bezig te zijn: vermogen te vergaren, iets te
worden, te trouwen, enzovoort, enzovoort.

Dat deze miljoenen er zijn, daarvan merkt het
bestaan eigenlijk niets, ze weten het bestaan
niet te raken, heel hun eigen existentie is te
onbelangrijk om het bestaan te raken, dat is
aangelegd op een ander soort existeren. Het
gaat de doorsnee-mensen met betrekking tot
het bestaan als stekelbaarsjes met betrekking
tot een net dat uitgezet is voor grote vissen, het
net is een echt net (en het bestaan is ook een
net) uitgezet om vis te vangen — maar de
stekelbaarsjes hebben vrije doorgang. Dat
doorsnee-mensen tot massa worden zal ze niet
baten, daardoor winnen ze niet aan gewicht:
één doorsnee-mens en één miljoen raken het
bestaan even weinig, van die soort laat het er
heel veel uitstromen, als uit een hoorn des
overvloed.

Dan verschijnt er echter een mens die
primitiviteit meebrengt, en die dus niet zegt: je
moet de wereld nemen zoals hij is (voor
stekelbaarsjes het signaal tot vrije doorgang),
maar die zegt: hoe de wereld ook zijn mag,
ikzelf weet me verbonden met iets
oorspronkelijks, dat ik niet van plan ben te
veranderen al naar gelang het goeddunken van
de wereld. Op hetzelfde ogenblik dat een

dergelijk woord gehoord wordt, treedt er een
verandering op in heel het bestaan. Als in het
sprookje —wanneer een bepaald woord
gesproken wordt, gaat het slot dat honderden
jaren betoverd was open en alles komt tot
leven: zo wordt het bestaan een en al aandacht.
De engelen krijgen het druk, ze kijken
nieuwsgierig toe wat hier van worden zal, want
dat houdt hen direct bezig. Aan de andere kant
de duistere, schimmige demonen, die al zo lang
werkeloos op hun nagels hebben zitten bijten —
zij springen op, strekken hun ledematen — want
hier is iets voor ons, zeggen ze. Hier hebben ze
al heel lang op gewacht, want aan de doorsnee-
mens hebben ze geen boodschap, zij net zo min
als de engelen.

Hier heeft de apostel het over als hij zegt dat
christenen te strijden hebben niet alleen met
vlees en bloed maar met overheden en
machten. Dat wil zeggen, de existentie van een
christen grijpt zo diep in dat deze het bestaan
raakt, en daardoor krijgt ze het voor elkaar dat
de oneindige idealiteit zowel hemel als aarde in
beweging brengt.

De existentie van een christen raakt het
bestaan. Je kunt natuurlijk niet beweren dat de
primitiviteit die hij meebrengt een soort
genialiteit is, maar hij aanvaardt op een
oorspronkelijke manier de eis die het
christendom aan het christen zijn stelt. (En
ethische primitiviteit betekent: alles inzetten,
alles wagen, eerst het rijk van God.) Hij geeft
daarom op geen enkele manier gehoor aan dat
armzalige: je moet de wereld nemen zoals hij is,
maar hij houdt zich aan een wereld zoals het
christendom die hebben wil. Het christendom is
dan ook niet een rijk van deze wereld, want het
zal nooit respecteren: dat je de wereld moet
nemen zoals hij is. (Pap. XI 2 A 46)

www.kierkegaardvandaag.nl



